# نقشهای شیرسر بناهای قاجاری گرگان (استرآباد)



#### 4.15.

تزیین به عنوان یکی از پایه های مهم هنر اسلامی است. تزیینات در دوره قاجاریه نیز اهمیت ویژهای داشت. کاشیکاری، گچبری، سنگکاری، نقاشی روی گچ، آیینهکاری و نقاشی روی چوب عمده تزیینات این دوره بودند. در بافت تاریخی گرگان (استرآباد) تعداد زیادی از بناهای دوره قاجار وجود دارد که از جهت معماری بومی و نیز تزئینات داخلی قابل تأمل اند؛ اینان جلوهایی از پایگاه اقتصادی، بینش و نگرش اعتقادی ساکنان آنها است. سقف این بناها به تبعیت از معماری بومی و سنتی منطقه، به شکل شیروانی و از جنس چوب ساخته شد که به چهار جهت شیب داشته و بیرون آن سفال پوش است. طراحی شیب سقفها طوری است که بخشهایی از لبه بامها بیرون زده و شیرسرهایی که به زیبایی تراش خورده و همچون مقرنس دور تا دور آن را آراستهاند. شیرسرها معمولاً ساده و بی آلایشاند و گاه نیز مزیّن به نقشهای گیاهی و هندسی که لابهلای آنها بر سطح تخته (لمبه) ها، انواع دیگر نقشها و خطوط جای گرفته است. آرایههایی که بهصورت طرحهایی خامدستانه و عامیانه هستند و بر مبنای ذهنیات نقاش به تصویر در آمدهاند. موضوعات نقشها ازلحاظ مکانی متفاوتاند و در طی مشاهده و بررسی نگارندگان این نقشها به دستههای انسانی، حیوانی، گیاهی، هندسی، اسطورهای و نمادین، همچنین نقشمایه اشیا و نیز کتیبههای خوشنویسی تقسیم شدهاند. مضامینی که در اغلب موارد مرتبط با باران، بارانزایی، برکت و حاصلخیزی هستند و با تأکید به این موضوع، به رابطه معنادار این آثار با عملکرد شیرسرهای زیر سقف پی میبریم.

\*کارشناسی ارشد پژوهشهنر،هنر آموز آموزش و پرورش گرگان \*\* عضو هیئت علمی دانشگاه آزاد اسلامی واحد علی آباد کتول

 ۱ – این مقالمه برگرفته از کتاب با عندوان «نقیش و نگارهای شیرسر بناهای قاجاری گرگان (استرآباد)» است.

#### انواع نقشمايههاى شيرسرها

همانطور که پیش از این اشاره شد، نقوش متنوعی بر سطح زیر سقفها به تصویر در آمدند. صورت و مضامین این تصاویر به شرح زیر است:

#### ۱-مضامین انسانی

بخش نسبتاً وسیعی از موضوعات به نقوش انسانی اختصاص دارد و با بررسی این نگارهها، می توان چنین نتیجه گرفت که تأثیرات اجتماعی و نوع و نگرش زندگی مردم به ویژه زنان، به عنوان بخشی مهم از جامعه روزگار قاجار، در شیوه و سبک نقاشی شیرسر بناهای این دوره انعکاس یافته است. چهرههایی که نمایانگر همآمیزی سنتهای ایرانی و اروپایی در یک قالب پالایش یافته و شکوهمند است (پاکباز،۱۳۸۵: ۱۵۱). از دیگر سو در نگارههای انسانی تأثیر عکاسی بر چهرهنگاریها دیده می شود (تصویر ۱)، تصاویری که به نگرنده زل زدهاند، همان کاری که در هنگام عکاسی و در آثار عکاسی آن زمان دیده می شود. با مشاهده رشت و نحوه کادربندی موضوعات که به صورت آلبوم عکس بر چوب نقش بستهاند و در مواردی بیش تر به یک قاب عکس شباهت دارند، این گمان برای نگارندگان پیش آمد که شاید هنرمند عامی در ترسیم این آثار از عکس استفاده کرده باشد که این شیوه ترسیم شدن متأثر از فن عکاسی و عکسهای روزنامهنگارانه، تصاویر چاپ و محصولات وارداتی غرب بوده است (ابراهیمی ناغانی،۱۳۸۸: ۲۲).





تصویر ۱: تصاویر انسانی متأثر از عکاسی- بنای پیرتکیه (منبع: نگارندگان)

#### الف. ویژگیهای مضمونی نقوش زنان

زنانی که در آثار نقاشی سقفها میبینیم دارای فرم و حالت چهرههای یک شکل با تفاوتی اندک با چشمانی درشت و ابروهای پهن که گاهی به شکل به هم پیوسته کشیده شدهاند. لبها بی حالت و خطی، با دماغهای کشیده و بزرگ در غالب شکل مثلث که گاهی در قسمت قاعده آن منفذهای کوچکی به عنوان سوراخ بینی تعبیه شده است.

نگارهها، اغلب تمامرخ و در چند مورد نیمرخ هستند در ترکیبی از نیمتنه. آنچه از تصاویر به چشم میخورد تنها پوشش سر و بدن و زیورآلات زنان است. نوع لباس و پوشش زنان



نقشهای شیر سر بناهای ...

در آثار، متأثر از فرهنگ و عقاید ایرانی و وابسته به دوره قاجاریاند. در تکچهره زنان میزان رنگ گزینی بیشتر، رنگهای گرم مانند اخرایی، عنابی در لباس و تزئینات به کار رفته است و استفاده از رنگ سفید در همه چارقدها دیده می شود (تصویر ۲).



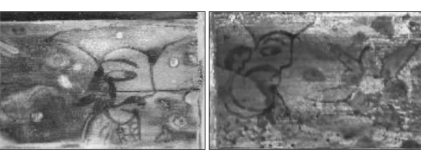


تصویر۲: چهره زنان- بنای خداوردی (منبع: نگارندگان)

#### ب. ویژگیهای مضمونی نقوش مردان

غالب تصویر مردان در میان نگاره ها به صورت چهره هایی نیم رخ، به حالت نیم تنه و لباس هایی با چند خط ساده است (تصویر ۳). فرم چهره مردان نیز شبیه یکدیگرند؛ دارای سبیل بلند و سیاه و بدون ریش. ویژگی دیگر، ابروهای پهن است با چشمانی درشت که از دید روبرو کشیده شده اند و گوش ها پائین تر از جای اصلی خود هستند. تنها در چند مورد در نگاره های پیر تکیه چهره مردانی متفاوت ترسیم شده است؛ مردی از روبرو با ریش و سبیل که عینکی بر چهره اش طراحی شده است و به نظر مردی فرنگی تصور می شود، یا مردی با ریش و سبیل که در حالت شکار نشان داده شده است. همین طور مردانی بدون ریش و سبیل با پوششی متفاوت از فرهنگ ایرانی از نوع کلاه و شنلی که بر دوش دارد و مردی که تنها با ریش در مقابل زنی بدون پوشش سر ترسیم شده است.

آنچه از لباس مردان قابل دیدن است غالب پوششی با دو نوع پیراهن زیر و رو با یقه گرد است با کلاهی متحدالشکل و از نوع مخصوص شاطران و جزایریها است که شاه عباس آن را رواج داده و به بورک معروف است.



تصویر ۳: چهره مردان- بنای خداوردی (منبع: نگارندگان)

۲ - شساطران: به گروهی از مردان چست و چابک گفته میشد. که قادر بودند مسافتهای طولانی را بدون احساس خستگی باسوعت بدوند. این آفراد اغلب پیشساپیش مسیر پادشدا و حرکت میکردند و ورود او را اطلاع میدادند یا نامهها میر مراسات را بهسرعت به مقصد میرساندند. (ر.ک: معین، ۱۳۳۲: خیل واژه شاطر)

Boruk - \*



#### پ. ویژگیهای مضمونی تلفیق نقش زنان و مردان

در این دسته از تصاویر زن و مرد در اثر در کنار هم قرار گرفتهاند با خصوصیات ظاهری که پیش تر بیان شد (تصویر 2).





تصویر ٤: تلفیق چهره زن و مرد-تصویر سمت راست: بنای پیرتکیه، تصویر سمت چپ: بنای خداوردی (منبع: نگارندگان)

### ت. نقوش انسانی با جنسیت نامشخص

در میان آثار زیر سقف، چهرههایی با سبک اجرایی واقع گرایانه و الهام گرفته از طبیعت ترسیم شدهاند که به نقشی نمادین از انسان تبدیل شدهاند، بدون آنکه فردیت آنها ازلحاظ جنسیت مشخص باشد. این دسته نگارهها یا بهصورت چهرهای کمسخن و خشک نقش شدهاند که در مواردی همان چهره بهصورت شاخدار طراحی شده است (تصویر ۵) و در نقشی دیگر چهرههایی باحالتی ملیح که می توان آنها را به ایزد یا ایزدبانویی تأویل نمود (تصویر ۲).





تصویر ٥: دو تصویر بالا، نقش انسانی بدون جنسیت- بنای حاج قاسمی-تصویر ٦: دو تصویر پایین، نقش انسانی بدون جنسیت- بنای دروکی (منبع: نگارندگان)

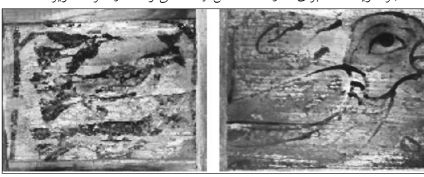


#### ٢- مضامين حيواني

این نقشها، علاوه بر نمایش جانوران طبیعت اطراف، دربردارنده مفاهیم عمیقی از ذهنیات هنری طراحان خود هستند که یا بهصورت چکیدهنگاری یا واقع گرایانه اجرا شدهاند. رنگگذاری بسیار محدود و بسیاری از نقشها بدون رنگ هستند. رنگهای به کار رفته در تصاویر حیوانات اغلب سفید، عنابی و شنگرف با دورگیری سیاه است.

تصاویر حیوانات و پرندگان به صورت نیم رخ، اغلب به صورت تک و منفرد و در مواردی، تکرارهای دوتایی یا سه تایی با جنسیت مشابه و یا تلفیق چند حیوان و یا در کنار تصاویر انسانی و گیاهی نقش شده اند. تصاویر حیوانی به کار رفته بر لمبه ها را می توان به نقش پرندگان و نقش غیر پرندگان تقسیم کرد.

از میان تصاویر متنوع پرندگان می توان به نقش هدهد، بلبل، کبوتر و مرغابی اشاره کرد و تصاویر غیر پرندگان تنها به مواردی چون؛ سگ، ماهی، مار و چند مورد دیگر که به دلیل ضعف اجرا هویت آنها برای نگارنده مشخص نیست، می توان اشاره کرد (تصویر۷-۸).



تصویر ۷: نقش پرنده-سمت راست: بنای خداوردی، سمت چپ: بنای پیرتکیه (منبع: نگارندگان)



#### ۳-نقشهای اسطورهای و نمادین

در بین نگارهها، بهطور پراکنده و در سطح نسبتاً وسیع، نقوشی نمادین و اساطیری دیده می شود که برگرفته از اساطیر کهن ایرانی است. این نگارهها، حاکی از آن است که در فرهنگ



عامیانه مردم این منطقه، جایگاه ویژه داشته و در پیوند با اعتقادات و زندگی آنان بودهاند. نقشهایی مانند مار، اژدها– مار، ایزدبانو، ایزد، مردان دیوشکل، ماهی و خورشید که مورد توجه مردم این منطقه بوده و اکثر آنها درباره حاصلخیزی، باروری و برکتاند.

#### الف. ویژگیهای بصری نقش ایزدبانو و ایزد

در میان آثار انسانی، چهره زنان و مردانی با هالهای به رنگ سفید و نیز هالهای به شکل کنگرهدار سفید رنگ دیده می شود (تصویر ۹-۱). کاربرد هاله برای نشان دادن تقدّس انسانهای پاکسرشت از ویژگیهای کهن هنر ایرانی است و نشانه فر است. بهموجب اوستا، فر، نیرویی است که از سوی خداوند اهدا می گردد. در بسیاری خداوند هدا می گردد. در بسیاری موارد، قهرمانان و شخصیتهای افسانهای با نشانههای فر و شکوه مانند هاله نور و شعله آتش تجسم یافتهاند؛ هر چند معنی آن را به بخت و اقبال هم می نویسند.

تصویر ایزد و ایزدبانوها بر سطح شیرسرها، همان طور که گفته شد کالبدی انسانی دارد و این از خصیصه هنر عامیانه است که چهره افراد عادی با ایزد و ایزدبانوها یکسان طراحی شده است. تصویر ایزدبانو با تصویر زنان مشابهت داشته و در نوع پوشش و آرایش نیز با زنان قاجاری منقش شده یکسان هستند و تنها تمایز آنها در هاله و تکرار شعاعهایی است که اطراف پیکرشان را پوشش داده است. ایزدان نیز مانند تصویر سایر مردان ترسیم شده و تنها تمایز آنها در هاله ای است که در اطراف سر آنها قرار گرفته است.





تصویر ۹: چهره ایزدبانوان-بنای خداوردی (منبع: نگارندگان)





تصویر ۱۰: ایزدان- بنای خداوردی (منبع: نگارندگان)



#### ب. مردان اهريمني (ديو)

بخش دیگر نقاشیهای انسانی مربوط به چهرههایی دیو شکل است (تصویر ۱۱). این موجودات و مردان از مشخصههای اصلی نقاشیهای جامعه آماری به شمار میروند و حجم قابل توجهی را به همراه دیگر مضامین انسانی به خود اختصاص دادهاند. این نگارهها با خطوطی ساده و روان ترسیم شده و چهرههای پلید که گاهی به شکل مردانه هستند را پدید آورده است. در مواردی دارای پوستی با خالهای سیاه رنگ و عنابی و سبیل بوده با دندانهایی بیرونزده از دهان به شکل حیوانات درنده که کلاههایی شاخدار به سر گذاشتهاند و هیچ نشانی از زیبایی در آنها نیست.





تصویر ۱۱: امردان اهریمنی، سمت راست: پیرتکیه و سمت چپ: خانه خداوردی (منبع: نگارندگان)

#### ت. مار

مار خزنده معروف که به عنوان عضوی از طبیعت و به همراه سایر نگاره ها، در آثار نقاشی خانه خداوردی، به چشم می خورد. طراحی آنها به دو شکل بدن کشیده و بلند یا کوتاه است، به صورت موجی شکل و یا حلقه بسته، با سبکی واقع گرایانه در نمایش جزئیات بدن؛ فلسهای بدن و آرواره مار مشاهده می شود. در پس زمینه این مارها چهره هایی از زنان و ایز دزنان ترسیم شده است.

در تصویر ۱۲، سر مار به شکلی متمایز است؛ نقش مار با سر انسان که به عنوان شوهر زن تداعی می شود و این امر تا اندازهای به سبب شباهت این موجود به آلت تناسلی مرد است و این مطلب را می توان به تصویر این مار که چهرهایی انسانی دارد و سبیلی برای آن طراحی شده تعمیم داد. مار با سر انسان، نشان دهنده جنبه خدایی اوست.

در میان نقوش خانه دروکی، تصویر ۱۳، تصویر تکرارشونده مار که با حرکتی موجی شکل، همراه با شتاب در حرکت در قالب نواری افقی که رودی خروشان را تداعی می کند، کل سطح زیر سقف را می پیماید. این مار به رنگ سیاه، خالها و دورگیری به رنگ سفید است. بدن موج گونه این مار نشانگر همبستگیاش با برکت، بارندگی و یا ییدن آب است؛ در ایران کهن مار را حافظ زندگی و آبها می دانسته اند و با شاخی

## که بر فراز سر دارد، نماد و حافظ آب است.



تصویر۱۲: نقش مار– خانه خداوردی و تصویر۱۳: نقش مار شاخدار– تصویر پایین، بنای دروکی (منبع: نگارندگان)

#### ث. اژدها-مار

در چند نمونه نقش شده بر سقف خانه خداوردی، تصویر اژدها، برگرفته از شکل مار؛ مارهای عظیم الجثه خزنده دیده می شود که اصطلاح اژدها –مار مناسب این نگاره است (تصویر ۱۶). سر این گونه اژدها، همچون سر گرگ است. پوزهای دراز، دهانی باز که در بعضی، دندانشان از دهان بیرون زده و شعله آتشی از آن می جهد. در مواردی، از فراز سر اژدهامارها، شاخ و برگی خارج شده که نماد جوانه زدن است (گربران،۱۳۷۷) و تنه دراز، نرم و به هم پیچیده دارند. با مشاهده این نگاره ها در حالی که تصاویری از زن و ایزدبانو در پس آن ها دیده می شود، به نوعی ارتباط بین این دو نقش می توان اشاره کرد؛ مبنی بر باروری و زایش، اژدها نماد آب آسمانی و بارور کننده زمین است او موکل صاعقه است (همان)



تصویر ۱٤: اژدها-مار- بنای خداوردی (منبع: نگارندگان)



نقشهای شیرسر بناهای ...

#### ج. خورشید

نقش خورشید در دایره و یا دو دایره در درون هم و پرتوهایی به شکل مثلث است (تصویر ۱۵). صورتش نزدیک به تصاویر زنان و ایزدزنان منقش بر سطح زیر سقف، با چشمانی درشت و موهایی از چارقد بیرونزده، طراحی شده است.





تصویر ۱۵: خورشید- بنای خداوردی (منبع: نگارندگان)

#### چ. نماد شیر و خورشید

تصویر ۱٦، تنها نمونهای است که ازنظر نگارندگان به نقش «شیر و خورشید» نزدیک است. پیکره لمیده حیوانی با دم کشیده، سر این حیوان زیر شیرسر پنهان شده و نیم دایره خورشید با شعاعهای مثلثی شکل که در پشت حیوان قرار گرفته است. نقشی که در آن زمان نماد ملّی و رسمی ایران بوده، در نگارههای سقانفارهای ٔ مازندران دیده شده و با توجه به همزمانی اجرای این آثار، هم جوار بودن این دو منطقه و تبادلات فرهنگی و سینه به سینه مردمان، بر نقش شیر و خورشید بودن این اثر صحّه می گذارد.



تصویر۱۶:نقش شیروخورشید-بنای خداوردی (منبع:نگارندگان)

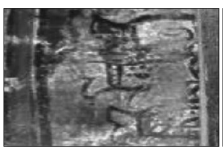
 عانفار سفانهار یا سقاتالار الونکها یا اتاقکهایی هستند که در استان مازندران در شمال ایران برای استفادههای گوناگون ساخته بی شوند.

#### ح. ماهی

در این نقش شاید هنرمند عامی به صورت ناخود آگاه، آرزوی آب و حتی تقدس آب را با نماد ماهی ترسیم کرده است. ماهی به آب زنده است پس نمادی است از آب، تازگی، طراوت



## و نوع و شیوه طراحی اندام ماهی تداعی کننده حرکت موجود در آب است (تصویر۱۷).





تصویر ۱۷: نقش ماهی – سمت راست: بنای خداوردی و سمت چپ: بنای پیرتکیه (منبع: نگارندگان)

#### ۴- نقشمایههایی از اشیا

در بین نگارهها، اشیائی به تصویر کشیده شدهاند که هم جنبه تزئینی و هم نقشِ وسیلهای کاربردی دارند. هنرمند از شیء نمادین؛ سرمهدان و یا آینه که مرتبط با زنان بوده؛ در چند مورد مقابل تصویر زنان ترسیم کرده که نمایانگر ابزار بزک و آرایش زنانه است (تصویر ۱۸).





تصویر ۱۸: نقش اشیا- بنای خداور دی (منبع: نگارندگان)

#### ۵- نقشهای گیاهی

عمده ترین و جدی ترین نقش به کار رفته بر سطح لمبه و شیرسرها، نقوش گیاهی است. زندگی هنرمندان نیز همچون سایر مردم ازلحاظ موقعیت اقلیمی با گیاهان پیوند خورده است و وجود نقش گیاهان در آثار هنری زیر سقف بناها گواه بر اعتقاد و باورهایی است که این افراد نسبت به این نقش دارند، هنرمند، مشاهدات و دریافت خود را از طبیعت پیرامون، بر سکونتگاه و محل زندگی خود به سبکهای مختلف به تصویر کشیده است. نگارههایی که علاوه بر دارا بودن مضامین اعتقادی و مذهبی ازنظر فرم و شکل هم متنوعاند و از چند شیوه ی تزئین گری و تصویر گری پیشین و هم عصر خود متأثر شدهاند که از آن میان می توان به موارد زیر اشاره کرد:



#### الف. نقشهای گیاهی مرسوم دوران صفوی

زیبایی و شکوه تذهیبگونهای در اغلب شیرسرهای بناهای تاریخی گرگان ایجاد شده و در ترکیب با خوشنویسیها و نقاشیها چشمگیر است. نگارهها به دو دسته؛ گاه به صورت اسلیمی بر روی قوس حلزونی (بند اسلیمی) و در مواردی بر این حرکت، گل و برگ قرار گرفته و طرح ختایی را به وجود آوردهاند. طرحهای اسلیمی سادهاند و طرحهای ختایی با گلهایی در قالب دایره و گلهایی هشتپر، ششپر و پنجپر طراحی شدهاند. ترکیب برگ در طرحهای ختایی ساده و کوچک و یا برگهای کنگرهدار (لوتوس) است (تصویر ۱۹).

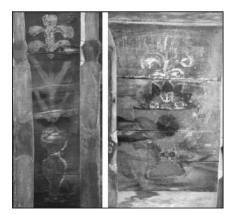




تصویر ۱۹: نقش گیاهی (ختایی و اسلیمی) (منبع: نگارندگان)

#### ب. نقشپردازیهایی بهصورت گلدانی و گل و مرغ

نقش گلدانی، به عنوان شیوه ای مستقل و منحصر در تزئینات دوره قاجار گونه ای جدید از نگارگری گلها و گیاهان را تعریف می کند (تصویر ۲۰). نقاشی بر شیرسر بنای حاج قاسمی، مبتنی بر نقوش گلدانی به صورت تکرار شونده در ردیفهای موازی است. گلدانهایی با گل زنبق به صورت نمادین، با اسلوبی طبیعت گرایانه و واقع گرایانه اجرا شده و ازلحاظ ترکیب بندی، قرینه هستند. گلدانها از نظر تنوع، به دو صورت ترسیم شده اند؛ دسته اول با الحاق حلقه (بست)، بخش پایه از تنه جدا شده و در دسته دوم علاوه بر اینکه در گلدان پایه از بدنه جدا شده در قسمت بالای گلدان نیز با یک حلقه ایجاد گردن شده است، هر دو نمونه بدون دسته اند. گلدانها یا عاری از نقش و یا دارای تزئینی از نقش ختایی بر روی بدنه اند. تنها گل استفاده شده در این گلدانها از گل تزئینی از نقش ختایی دراز و کشیده و گاهی با ساقه ای کوتاه که لبه گلدانها از گل و برگها پوشیده شده است. تنوع رنگ گذاری به صورت سطوح رنگی تخت در این بخش بیش تر دیده می شود.



تصویر ۲۰: نقش گلدانی – بنای حاجقاسمی (منبع: نگارندگان)

در خانه مفتاح که قبلاً شرحی بر آن داده شد (تصویر ۲۱)، شاهد ترکیب گل و پرنده در کنار هستیم. گلهای چهارپر و هشتپر که چکیدهنگاری شدهاند و بر قوس حلزونی (بنداسلیمی) استوار هستند.



تصویر ۲۱: گل و مرغ- بنای مفتاح (منبع: نگارندگان)

## پ. نقشهای گیاهی طبیعتپردازانه

گیاهان این گروه، بهصورت درختچه، نهال و یا گلدان گلی در دست زن طراحی شدهاند. این گیاهان طبیعی هستند. دارای تنه و شاخهاند و ریشه در خاک و یا گلدان دارند (تصویر ۲۲).



تصویر ۲۲: نقش گیاهی طبیعتگرا- بنای خداوندی (منبع: نگارندگان)

#### ۶-کتیبهها

آنچه در این تحقیق مدنظر است کتیبههایی است که در میان نقاشیها، به خطی ساده و به رنگ سیاه تحریر شدهاند و جنبه کاربردی دارند. این نوشتهها مربوط به هنرمند نقاش است



نقشهای شیر سر بناهای ...

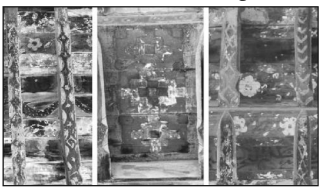
که در میان نگارهها دیده می شود؛ همچون امضای نقاش، ثبت تاریخ اجرای اثر و همین طور نام بعضی از موضوعات در کنارشان نگارش شده است (تصویر ۲۳).



تصویر ۲۳: کتیبه- بنای خداوردی و پیرتکیه (منبع: نگارندگان)

#### ۷- نقشهای هندسی

نقوش هندسی اکثراً در حاشیه سقف؛ بر روی شیرسر و در زپوش ها مشاهده می شوند، به استثنای خانه حاج قاسمی که سطح لمبه ها نیز با انواع اشکال و خطوط هندسی تزئین شده است. اسلوب اجرای آنها، سطح پر دازانه و بر اصل قرینگی است که به طور منظم و بسیار ساده، در کنار سایر نگاره ها تکرار شده و ایجادبافتی پیوسته می کنند. طرحهای هندسی نقش بسته بر سطح زیر سقف بناها، از قبیل؛ نقش دایره های ممتد، مثلث ها که به صورت هفت هشتی در آمده اند. نقوش جناقی؛ به شکل دال دالی که به صورت موازی طراحی شده اند، لوزی هایی که به شکل گیسویی نمود پیدا کرده و گاه در بین آنها ختایی ساده دیده می شود، خطوط مورب موجی، خطوط متقاطع که ایجاد نوارهای زنجیره ایی به شکل لوزی های ممتد کرده اند، تقسیمات هندسی مربع که برگرفته از نقوش بنّایی در تزئینات معماری است (تصویر ۲۵).



تصویر ۲۲: نقش هندسی (منبع: نگارندگان)

## فهرست منابع:

كتابها:

پاکباز. روئین (۱۳۸۵)، نقاشی ایران از دیروز تا امروز، تهران، زرین و سیمین.

گربران،آلن (۱۳۷۷)، فرهنگ نمادها؛ اساطیر، رویاها، رسوم، جلد ۱-٤، مترجم سودابه فضایلی، تهران، جیحون. مقالات:

ابراهيمي ناغاني، حسين (١٣٨٨)، مطالعه تطبيقي شكل إنسان درنگار گرى هرات و نقاشي قاجار، جلوه هنر، شماره ١٠ مص ١٦ – ٢٨.

